R Oriental Renaissance: Innovative, (E)ISSN: 2181-1784
O : educational, natural and social sciences 6(1), 2026

Research BIB / Index Copernicus WWW.0riens.uz

KO‘HITANGTOG*® QISHLOQLARI AHOLISINING XO‘JALIK
FAOLIYATI BILAN BOG‘LIQ URF-ODAT VA MAROSIMLARI

Xaydarov Odil Ergashevich
hajdarovodil188@gmail.com
+998 91 582 30 29

ANNOTATSIYA

Ushbu maqgolada Ko hitangtog® tog‘li hududida yashovchi aholining
dehqonchilik, chorvachilik, hunarmandchilik va ovchilik bilan bog lig urf-odat
hamda marosimlari etnografik va tarixiy jihatdan tahlil qilinadi. Tadgigotda
xalgning tabiatga munosabati, hosildorlikni ta’'minlash, yomg‘ir chagirish,
ofatlardan saqlanish, kasb egalari faoliyatiga ehtirom ko ‘rsatish bilan bog ‘liq
udumlar ilmiy asosda yoritiladi. Shuningdek, marosimlarning qadimgi e’tiqodlar
bilan bog ‘liqligi va ularning zamonaviy davrgacha yetib kelish jarayoni ko ‘rsatib
berilgan.

Kalit so‘zlar: Ko ‘hitangtog ‘, marosim, urf-odat, dehqonchilik, chorvachilik, suv
kultlari, xalg e tigodlari, etnografiya.

ABSTRACT

This article examines the ethnographic and historical dimensions of customs
and rituals associated with agriculture, animal husbandry, handicrafts, and hunting
among the population of the Ko ‘hitangtog * mountainous region. Particular attention
is paid to traditions reflecting people’s relationship with nature, practices aimed at
ensuring productivity, invoking rain, protecting against natural disasters, and
showing respect for the activities of various professional groups. The study also
highlights the connection of these rituals with ancient beliefs and traces the process
of their preservation and transformation up to the present day.

Keywords: Ko ‘hitangtog®, rituals, customs, agriculture, animal husbandry,
water cults, folk beliefs, ethnography.

AHHOTAIUA

B cmamve paccmampuearomcs  smHocpaguueckue u - ucmopuyeckue
0cobeHHOCmU 00bIYaes U pumyanos8, C6A3aHHbIX C 3eM1e0enuem, HCUBOMHOBOOCMBOM,
PEMECIeHHUYeCmeoM U 0XOmMoll )y HaceleHus 20pHo2o peauona Kyxumanea. Ocoboe
BHUMAHUE YOeNAemcs MPAOUYUSIM, OMPAXCAIOUWUM OMHOULeHUEe YeTlo8eKd K NPUpPOooe,
obecneuenuro yporcauHocmu, NpaKmuKam 6bl308a 00X#COs, 3aujume Om CMUXUUHBIX
bedcmeutl, a makodice NPOSGNEHUIO YBANCEHUS K 0eamelbHOCmu npeocmagumenei
paznuuneix  npogeccui. Iloxazana c643b6 OAHHBIX pUMYAlo8 ¢ OpPeSHUMU
8EPOBAHUAMU U NPOYECC UX MPAanchopmayuu u coxpanerus 00 cO8PEMeHHOCU.

252


mailto:hajdarovodil188@gmail.com

R Oriental Renaissance: Innovative, (E)ISSN: 2181-1784

O educational, natural and social sciences 6(1), 2026
Research BIB / Index Copernicus WWW.0riens.uz
Knwuesvie  cnoea:  Kyxumane,  pumyanwi, o0bluau, 3emueoeiue,

HCUBOMHOBOOCMEBO, B0OHbBIE K)IbMbl, HAPOOHbLE 8EPOBAHUSL, DMHOZPADUL.

KIRISH (INTRODUCTION)

Surxon-Sherobod vohasi hududlarida shakllangan an’anaviy turmush tarzi
aholining tabily mubhit bilan o‘zaro munosabatlari asosida yuzaga kelgan. Aynigsa,
tog‘li hududlarda yashovchi aholi hayoti tabiat sharoitlariga kuchli darajada bog‘liq
bo‘lib, bu holat ularning xo‘jalik faoliyati, dunyoqarashi va marosimlar tizimida
yaqqol aks etadi. Ko‘hitangtog* gishloglarida istiqomat giluvchi aholining urf-odat va
an’analari asrlar davomida shakllanib, jamiyatning ijtimoiy, ma’naviy hamda xo‘jalik
ehtiyojlariga xizmat qilib kelgan.

Mazkur maqolada Ko‘hitangtog® hududida dehqonchilik, chorvachilik,
hunarmandchilik va ovchilik bilan bog‘liq marosimlarning kelib chiqishi, mazmun-
mohiyati hamda ularning xalq turmushidagi o‘rni ilmiy-etnografik asosda tahlil
gilinadi.

ADABIYOTLAR TAHLILI VA METOD (LITERATURE REVIEW)

Ushbu magolani tayyorlashda etnograflardan S. Tursunov, T. Pardayev, I.
Umarov, N. Tursunov, B. Murtazoyev, H. Rahmonov, E. Xudoyberdiyev, A. Ashirov,
B. Xalmuratov, M. Raximov asarlarida bayon etilgan nazariy qoidalar va uslubiy
tavsiyalarga tayanildi. Maqolaning manbalari sifatida o‘z tabiati va ahamiyatiga ko‘ra
quyidagi guruhlarga ajratib o‘rganildi.

-Sherobod,

-Boysun,

-Angordagi ekspeditsiyalar davomida to‘plangan dala etnografik materiallari.
Shu magsadda tadgiqotning hududi (tuman va joy) oldindan aniglandi va mavjud
adabiyotlar o‘rganildi.

Shu bilan birga, aholining etnik tarkibi va saglanish darajasi hisobga olingan.
Tanlangan hudud aholisining igtisodiy faoliyati va madaniyatidagi an’analari tahlil
etildi.

NATIJALAR (RESULTYS)

Mazkur tadqiqot natijalari Ko‘hitangtog® qishloglari aholisi xo‘jalik faoliyati
bilan bog‘liq urf-odat va marosimlarining ijtimoiy, ma’naviy va amaliy jihatlarini
tizimli ravishda ko‘rsatadi. Tadqiqot jarayonida quyidagi asosiy natijalarga erishildi:

1. Dehqonchilik bilan bog‘liq marosimlar:

- “Darveshona” va “Bobodehqon” kabi marosimlar hosildorlikni ta’minlash va
tabiat kuchlaridan himoyalanish magsadida o‘tkazilgan.

253



R Oriental Renaissance: Innovative, (E)ISSN: 2181-1784
educational, natural and social sciences 6(1), 2026

Research BIB / Index Copernicus WWW.0riens.uz

O

- Marosimlar aholining jamoaviy birdamligini mustahkamlashga xizmat gilgan,
urf-odatlar orgali tabiatga hurmat va ehtiyotkorlik hissi shakllangan.

2. Chorvachilik marosimlari:

- Yaylovga chiqish oldidan o‘tkaziladigan olov marosimi, molni balo-
gazolardan saqglashga garatilgan.

- Chorvadorlar orasida “Cho‘pon tayog‘i” va Pirlarga e’tibor marosimlarning
ijtimoiy va ma’naviy ahamiyatini oshirgan.

3. Hunarmandchilik va kasbiy marosimlar:

- Hunarmandchilik kasblarining har biri o‘z homiysiga ega bo‘lib, bu an’analar
kasb egalarining ishini e’zozlagan.

- Temirchilar, kulollar va tikuvchilar jamiyatda alohida hurmatga ega bo‘lgan.

4. Ovchilik marosimlari:

- Ovga chiqgishdan oldin duo o‘qish va risola olish amaliyoti ovchilar faoliyatini
tartibga solgan.

- Ovchilarning piri sifatida Pahlavon Ahmad Zamshiy e’zozlangan va minginchi
o‘lja bilan bog‘liq e’tiqodlar kuzatilgan.

5. Tabiat bilan uyg‘un yashash:

- Xalqg urf-odatlari va marosimlari tabiat bilan uyg‘un munosabatni ta’minlashga
garatilgan.

- Yomg‘ir chaqirish marosimlari, qurg‘oqchilikdan himoyalanish amaliyotlari va
fasllarga oid e’tiqodlar qadimgi suv kultlari va tabiatni hurmat qilish tamoyillari bilan
bog‘langan.

6. Ijtimoiy va ma’naviy ahamiyat:

- Tadqiqot shuni ko‘rsatdiki, urf-odat va marosimlar aholining ma’naviy
bargarorligini, jamiyat ichidagi birdamlikni va kasb-hunar faoliyatining
davomiyligini ta’minlashga xizmat qilgan.

- Marosimlar zamonaviy davrgacha yetib kelgan va milliy madaniy meros
sifatida ahamiyatini saglab golgan.

Tadqiqot natijalari Ko‘hitangtog® gishloglari aholisining xo‘jalik faoliyati bilan
bog‘liq urf-odat va marosimlarining nafagat amaliy, balki ma’naviy, ijtimoiy va
madaniy ahamiyatini tasdiglaydi. Ushbu marosimlar xalgning tabiatga hurmati,
hosildorlikni ta’minlash va jamiyat barqarorligini ta’minlashga qaratilganligini
ko‘rsatadi.

MUHOKAMA (DISCUSSION)
Ko‘hitangtog® qishloglari aholisi urf-odatlari asrlar davomida rivojlanib,
insonlarning tabiat bilan munosabati hamda yashash tarzini ta’minlash jarayonlari

254



R Oriental Renaissance: Innovative, (E)ISSN: 2181-1784
O educational, natural and social sciences 6(1), 2026

Research BIB / Index Copernicus WWW.0riens.uz

bilan chambarchas bog‘langan. Tog* qishloglari aholisi 0‘z xo°jalik ishlari davomida
turli marosimlarni o‘tkazib kelgan. Bu marosimlarni to‘rtta asosiy guruhga ajratish
mumkin:

1. Dehgonchilik marosimlari

2. Chorvachilik marosimlari

3. Hunarmandchilik marosimlari

4. Ovchilik marosimlari

XX asr boshlarida, hatto Ikkinchi jahon urushidan keyingi yillarda ham barcha
kasb egalari, jumladan ovchilar ham, albatta «risola» olishlari shart bo‘lgan. Risola
yirik ulamolar tomonidan bitta varagga yozilib, unda kasb egasining bajarishi lozim
bo‘lgan ishlar ko‘rsatilgan. Xalq ishonishicha, shunday qilinsa, ishlarini muammosiz
bajara oladi va kunini osoyishta o‘tkazishi mumkin. Ushbu risolalar tumor kabi olib
yurilgan, shuning uchun xalq orasida «xuddi risoladagidek bo‘lsin» degan naql ham
yuzaga kelgan.

Tog* qishloglarida dehqonchilik bilan bog‘liq marosimlar keng tarqalgan bo‘lib,
ular yilning turli fasllarida o‘tkazilgan. Xususan, har yili bir marta — Yilboshi
(Navro‘z) oldidan aholi tomonidan «darveshona» o‘tkazilgan. Darveshona — Olloh
yo‘lida o‘tkaziladigan sadagadir. Unda odamlar yil yaxshi kelishi, turli xil ofatlardan
saglashni ko‘zlashgan. Marosimni o‘tkazish uchun odamlardan pul yig‘ilgan. Boy
Kishilar qo‘y berganlar. Tegirmonda bug‘doy tortib, yorma qilib gaynatishgan. Qo‘y
so‘yib dumbasiga go‘shtni qovurishgan. Har bir odamga bir kosadan yorma, kosaning
ichiga pishirilgan go‘sht solib berishgan. Odamlar «darveshona — tishga davo» deb
ovgatni yeyishgan. Yetim-yesirlar bu tadbirda to‘liq jalb etilgan va ularga ehson
ajratilgan. Darveshonada mulla yoki eshon kelib, elga, yurtga omonlik, tinchlikni
so‘rab duo gilishgan?.

Qorabog* qishloq aholisi darveshonani «yorma» deb ham atagan; so‘yilgan
hayvonning goni buloglarga tomizilib, bu bilan buloglardan doimiy suv chiqib turishi
magsad gilingan.

Tog‘lik dehgonlar yerni ekinga tayyorlab, urug‘ni ivitib gadashdan bir kun oldin
Bobodehqon marosimini  o‘tkazganlar. Ushbu marosimda qon chiqarilib
(imkoniyatiga qarab, tovuqdan to qo‘ygacha), Olloh yo‘liga sadaqa qilganlar.
Ulamolar Qur’on o‘qib, xuddi darveshonada bo‘lgani singari Ollohu taolodan hosil
barakali bo‘lsin deb duo qilganlar.

Bobo Dehgon timsoli boshga xalglarda ham mavjud: Qoragalpoglarda — Diyxan
Bobo, turkmanlarda — Baba Dayxan, tojiklarda — Boboi Dehqgon, Xo‘ja dehgon, Xo‘ja

! daiizymnaesa M. V36ex Musnmit TaoMIapy Ba TaHOBYI MananusTH. —Tomkent: Tafakkur avlodi, 2021. —5.295.

255



R Oriental Renaissance: Innovative, (E)ISSN: 2181-1784
O : educational, natural and social sciences 6(1), 2026

Research BIB / Index Copernicus WWW.0riens.uz

Abdulla dehgon deb atalgan®. Ba’zi tadqiqotchilar uni zoroastrizmdagi Mitra bilan
bog‘laydi. Bunda ularning har ikkisi oq kiyim kiygan keksa kishi qiyofasida
tasvirlanishi, golaversa, dehqonlarga homiylik gilganligi nazarda tutiladi®.

Hududda bog‘bonlar piri Hazrati Nuh (alayhissalom), suvchilar piri Hazrati
Sulaymon (alayhissalom) hisoblanadi. Hazrati Nuh ekin gadashdan keyin yerga
birinchi novda gqadagani uchun ulug‘langan.

Tog® qishloglari aholisi dehqonchilik faoliyati davomida ob-havo va tabiiy
kuchlarga katta e’tibor bergan. Shu munosabat bilan yilning maxsus kunlari va
davrlari xalq orasida turli udumlar va e’tiqodlar bilan bog‘langan. Masalan, 20
fevraldan 21 martgacha bo‘lgan davrning dastlabki 15 kuni «Hut» deb atalgan. Xalq
orasida shunday deyilgan: «yaxshi kelsa — hut, kadi-kadi sut, yomon kelsa — hut
soylar to‘la put». Bu davr ob-havo holatining hosil va chorva uchun ahamiyatini aks
ettiradi.

Hutdan keyin «Ajuzmomo» davri boshlanib, 6 kun davom etadi. Xalq
ta’limotida Ajuzmomo qishning egasi sifatida e’tirof etilgan. Afsona va rivoyatlarga
ko‘ra, Ajuzmomo odamlarni mugqarrar o‘limdan saqlab qolgan va ularni yaxshilikka
yetaklagan. Agar qahri kelgan bo‘lsa, odamlar va mol-mulk muzlash xavfi ostida
bo‘lgan. Shu sababli, aholining sovuqdan saqlanish magsadida ehsonlar chiqarishi
ham kuzatilgan.

Ajuzmomo davridan so‘ng «Axmany» va «Daxmany davrlari kelib, har biri uch
kun davom etadi. Ularning tugashi bilan «Obirahmat» davri boshlanadi, u ham uch
kun davom etadi. Keyin «Qurbonrahmat» davri kelib, ikki kun davom etadi. Nihoyat,
«Nahfi Navro‘z» boshlanib, bir kun davom etadi va shundan so‘ng qish fasli
yakunlanadi.

Shu tariqa, tog* qishloglari aholisi yilning ushbu davrlarini kuzatib, ob-havo
hodisalariga mos ravishda dehqonchilik va hayvonlarga g‘amxo‘rlik qilish
udumlarini shakllantirgan. Bu udumlar aholi hayotida ob-havo bashoratlari, diniy va
madaniy e’tiqodlar bilan chambarchas bog‘liq bo‘lgan.

Tog* gishloglarida dehqonchilik bilan bog‘liq marosimlar aholining ob-havo va
tabily resurslarga bo‘lgan e’tiborini aks ettiradi. Qur’qoqchilik davrida yomg‘ir
chaqirish marosimlari keng tarqalgan bo‘lib, Ko‘hitangto‘g qgishloglarida bu marosim
«Suv sulton xotin» yoki «Suz xotin», laqaylarda esa «Sus xotin» deb atalgan.
Marosimning dehqonlar va bog‘bonlar tomonidan o‘tkaziladigan shakli esa «Suz
xotin» nomi bilan tanilgan.

2 PaxumoB M.P. 3emnesienue Ta/pkukoB Gaccelina p. XUHTOY B JIOPEBOMIONMOHHBIN nepuos. —Cranunaban, 1957. —C.
181-183; I'ynamos S1.I". Micropust opomreHuss Xope3Ma ¢ JIpeBHEHIINX BpeMeH A0 Hamwmx jgHed. —Tamkent, 1957. —C.
12.

3Ashirov A. O‘zbek xalqining qadimiy €’tiqod va marosimlari. — Toshkent: Alisher Navoiy nomidagi O‘zbekiston
Milliy kutubxonasi, 2007. —B. 69.

256



R Oriental Renaissance: Innovative, (E)ISSN: 2181-1784
O : educational, natural and social sciences 6(1), 2026

Research BIB / Index Copernicus WWW.0riens.uz

Marosimda kattagina yog‘ochdan qo‘g‘irchoq tayyorlanib, xo‘roz so‘yib, sadaqa
chigarilgan. Qo‘g‘irchoq o‘choq boshiga tik holatda qo‘yilgan va tutun zarar
yetkazmasligi uchun gozon atrofida bir necha metr narida ushlangan. Dasturxonga
ovqat tortilganda qo‘g‘irchoq ham dasturxon boshiga olib kelinadi. Ovqatga duo
o‘qilgach, barcha qo‘g‘irchogqni o‘rtaga olib o‘ynatadi va atrofidan aylangan holda
marosim qo‘shig‘ini kuylashadi. Marosim tugagach, qo‘g‘irchoq maxsus uycha
ichiga joylashtirilgan. Bu amaliyot, xalq tushunchasiga ko‘ra, suv bilan bog‘liq
qadimiy kult bilan bog‘liq bo‘lgan.

Yomg‘ir chagqirish bilan bog‘liq marosim raqgslari Ko‘hitangtog* qishloglarida
XX asr o‘rtalariga qadar mavjud bo‘lgan. Mart oyi boshlari, aynigsa, Navro‘z vaqtida
bir guruh ayollar aylana hosil gilib doira chalishgan va dehgonchilikka alogador turli
marosimlarni amalga oshirishgan. Doira sadolari ostida ragsga tushayotgan ayollar
mehnat bilan bog‘liq turli harakatlar va yomg‘ir yog‘ish jarayonini aks ettirishlari
shart edi. Doira bilan ijro etiladigan ushbu marosim turi «badash» tarkibida bo‘lgan®.

Odatda yomg‘ir chaqirish marosimi fevraldan, ya’ni kichik chilla tugab, hut
kirishidan to aprelga qadar bo‘lgan vaqtlarda o‘tkazilgan. Marosim o‘tishi bilan
yomg‘ir yog‘a boshlagach, dehqonlar yer haydab, bug‘doy ekayotgan vaqtda bir
qo‘lida o‘sha qo‘g‘irchoq, bir qo‘lida bug‘doy bo‘lgan. Yerga urug‘ sepayotgan
vaqtda marosim qo‘shig‘ini kuylashgan®. «Suz xotin» marosimi yakunida qo‘g‘irchoq
kuydirilgan yoki eski quduqga tashlangan®.

Boshga hududlarda ham yomg‘ir chaqirishning o‘ziga xos usullari mavjud
bo‘lgan. Masalan, Boysun tog‘ining g‘arbidagi Machay qishlog‘ida «kal bog‘lash»
amaliyoti qo‘llanilgan: uzun ip orqali gishlogdagi kallarning ismini aytib, tugunlar
bog‘langan va nam joyga ko‘milgan. Suv ko‘payganda, tugunlar olinib, o‘choq tagiga
qo‘milgan.

Suv yetishmovchiligi va boshqa tabily ofatlar paytida Kampirtepa qishlog‘ida
Boshbuloqotaga borib, qo‘y so‘yib, ehson berilgan. Shu bilan birga, E’ranarbobo
ziyoratgohida mol so‘yib ehson qilish amaliyoti amalga oshirilgan; bu amaliyot oyiga
kamida bir marta takrorlangan.

Dehqgonchilik marosimlarining boshga shakli — bug‘doyni o‘rib, yanchishdan
oldin mol so‘yib, xirmon boshida ehson berishdir. Agarda bug‘doyni somondan
ajratayotganda shamol bo‘lmasa, yana bir marosim — «Yo Haydar» o‘tkaziladi.
Bug‘doy yanchilganidan so‘ng xirmondan bir g‘alvir donni to‘rvaga solib
qishlogning ulamosi yoki kambag‘aliga olib borishgan. Har bir xirmondan bir

4 Typcynos C., [apnaes T., Typcynosa H., Myprasoes b. Y36ekucrona GaXimuuuiik caHbaTHHUHT MAK/UIAHUIIHE Ba
Tapakku€tu Tapuxu. Tomkenrt, 2015. —b. 236.

® Dala yozuvlari, Sherobod tumani, Xatak gishlog‘i, 2022 yil.

8 Typcynos C.H., [apnaes T.P., Typcynos A.C., Toraea M.P. Y36ekucToHHuHr sKaHyOuil XyLyAnapuia HOMOII I
MaJaHuAT Tapuxu. —TomkeHT: Myxappup, 2012. —b. 35.

257



R Oriental Renaissance: Innovative, (E)ISSN: 2181-1784
O educational, natural and social sciences 6(1), 2026

Research BIB / Index Copernicus WWW.0riens.uz

g‘alvirdan bug‘doy olingan. Bu sadaqa «haqula» deb ataladi’. Xatak gishlog‘ida
«kafsan» deyilgan®. Agar shunday gilinsa, bug‘doy halol bo‘ladi deb hisoblashgan.
Ulamo bug‘doyni olib Bobodehqon haqiga duo o‘qigan.

Aholi, hirmon yig‘iladigan joylarni va bedazorlarni e’zozlagan, u yerga tom
solmagan va bedapoyada janoza o‘qimagan. Bunda hosildan baraka gochadi deb irim
gilishgan.

Tog* qishloqglarida chorvachilik faoliyati ham o‘ziga xos marosimlar va udumlar
bilan bog‘langan. Chorvadorlar uchun qurg‘oqchilik, bo‘rilar hujumi, qaroqchilar, sel,
hayvonlar orasidagi yuqumli kasalliklar chorvadorlar uchun hagiqiy ofat hisoblangan.
Chorvani himoya qilish maqsadida cho‘ponlar miltig, pichoq va qamchi bilan harakat
qilgan, ularning yonida maxsus o‘rgatilgan bo‘ribosar itlari bo‘lgan. Agar it bo‘rini
bosa olgan bo‘lsa, so‘yilgan qo‘yning quyruq gismi unga berilgan, chunki bo‘ri bilan
olishishda itning tish va tirnoqlari bo‘shashishi mumkin va uning jismoniy kuchini
tiklash maqsadida shunday amaliyot o‘tkazilgan.

Cho‘ponlarning yordamchilari — cho‘liglar bo‘lib, har 3—4 ta cho‘ligqa boshliq
«arkar» deb atalgan. Arkarlikka tayinlashda maxsus sinov o‘tkazilgan. Unga ko‘ra,
arpa yoki bug‘doy unidan ikkita ko‘mma pishiriladi. Ulardan biri cho‘liqqa,
ikkinchisi itga berilgan. Agar cho‘liq itdan birinchi ko‘mmani yesa, arkarlikka
tayinlangan, agar yeyolmasa yana oldingidek cho‘ligligicha qolavergan®.

Mart oyining oxirlarida chorvadorlar molni yozgi yaylovga chigarish oldidan
ko‘chaning ikki chetida hashakka isiriq qo‘shib o‘lov yoqishgan, bu amaliyot molni
har ganday ofatlardan himoya qilishi tushunilgan.

Mabodo chorvaga qiron kela boshlasa, cho‘ponlar o‘z mollarini Xo‘janqon
qishlog‘idagi Xo‘janqon ota, Kampirtepadagi Xo‘jaabdushota va Qizilolmadagi
Cho‘ptashar, Xomkondagi Oxurliota ziyoratgohlarida cho‘pon tayog‘ini tashlab, uch
marta mollarini aylantirganlar. So‘ngra Olloh yo‘liga bitta mol so‘yib sadaqa
chigarishgan. Ba’zan momolar uchta xamirni pishirib, molimiz ko‘paysin deb bola-
chaqasi bilan bo‘lib yeyishganl®. Maydaroq qo‘y kasal bo‘lsa Xo‘jaulkanga borib
sadaqa berib o‘qitib kelishgan. Ziyoratgohlarning ahamiyati haqida quyidagi xalq
nagli saglanib golgan: Mol tilasang Xo‘jaabdush, bosh tilasang Xo‘janqon*’.

Cho‘pon tayog‘i udumlarda mugaddas hisoblangan. U irg‘ay, zarang va
tug‘dona daraxtlaridan tayyorlangan bo‘lib, qattiq, mustahkamlik va chidamlilik
ramzi sifatida qadrlangan. Chorvadorning o‘z pirlari ham bo‘lgan: Zangiota —
goramollar piri, Cho‘po’nota — mayda mollar piri, Qambarota — ot va chopag‘onlar

" Dala yozuvlari, Sherobod tumani, Kampirtepa gishlog‘i, 2022 yil.

8 Dala yozuvlari, Sherobod tumani, Xatak gishlog‘i, 2022 yil.

® Dala yozuvlari, Boysun tumani, Sho‘rob gishlog‘i, 2022 yil.

10 Dala yozuvlari, Sherobod tumani, Xo‘janqon, Kampirtepa, Qizilolma gishloglari, 2022 yil.
1 Dala yozuvlari, Sherobod tumani, Kampirtepa gishlog‘i, 2022 yil.

258



R Oriental Renaissance: Innovative, (E)ISSN: 2181-1784
O : educational, natural and social sciences 6(1), 2026

Research BIB / Index Copernicus WWW.0riens.uz

piri, Vosil Qora — tuya piri, pillaqurti bogadiganlar esa Hazrati Ayub (alayhissalom)ni
piri deb hisoblashgan. Chorvani saglash va baraka so‘rab ko‘pincha Cho‘po’nota va
Zangibobo nomiga mol so‘yib sadaqa berilgan®?,

Tog® qishloglarida hunarmandlar ham o°ziga xos udumlarga ega bo‘lgan.
Hunarmandlar ishini halol bajarishi shart bo‘lgan. Shuningdek, hunarmanddan biror
buyum sotib olganda, xaridor usta roziligini olish majburiyatida bo‘lgan; buyumni
olgandan so‘ng «ustaga rozi bo‘ling» deb aytilgan. Bu amaliyot hunarmandning
mehnatiga hurmat va ishning barokati uchun zarur hisoblangan.

Shunday qilib, chorvachilik va hunarmandchilik marosimlari tog® qishloglarida
aholining diniy, madaniy va ijtimoiy hayoti bilan chambarchas bog‘langan bo‘lib,
ular baraka, himoya va mehnat tartibini ta’minlashda muhim rol o‘ynagan.

Tog* qishloglarida hunarmandchilikning har bir tarmog‘i o‘ziga xos pirlarga ega
bo‘lgan. Aholining e’tiqodiga ko‘ra, bu pirlar ma’lum kasbni birinchi bo‘lib
boshlagan va hunarmandlarga o‘rnak bo‘lgan. Masalan: tegirmonchilar Hazrati
Jabroilni, o‘rmakchilar va bo‘zchilar Hazrati Shishnovulni (hazrati Shis
alayhissalom), temirchilar Hazrati Dovudni, tikuvchilar Hazrati Idrisni, quruvchilar
Hazrati Ibrohimni, gassoblar Jomard boboni, kashtachilar va bezakchilar Bahouddin
Nagshbandiy, juvozchilar Xo‘ja Ro‘shnoyini®, kulollar Hazrati Mirkulol otani
(Farg‘ona vodiysida Mehrikulol**) o‘zlariga pir deb bilgan.

Hunarmandlar har yili Alloh yo‘liga biron jonlig so‘yib, Qur’on o‘qish
marosimini o°‘tkazgan. Ushbu marosimdan hosil bo‘lgan savob va samarat avval aziz
payg‘ambarlar va avliyolarga, keyin esa kasb pirlariga bag‘ishlangan.

Tandirni buzishdan oldin, albatta, yangi tandir olib kelish lozim edi. Undan
keyingina tandirni sindirishi mumkin bo‘lgan. Agar shunday qilinmasa oilaga zarar
keladi deb o‘ylashgan. Tandirni buzish davlatni buzish bilan barobar deb hisoblangan.
Avytishlaricha, tandirning ichida kulolning ruhi bo‘lar ekan. Agar tandiri buzilsa, u
chumoli shakliga Kirib, oh meni yalang‘och haydadi deb, eshikning bo‘sag‘asi
orasiga kirib yig‘lar ekan. Shu sabab, oldin yangi tandirni olib kelib, uch kundan
keyin o‘rnatishgan®®.

Hunarmandlar orasida, aynigsa, temirchilarning obro‘si yuqori bo‘lgan.
Temirchi ish boshlashdan oldin yoshi katta va obro‘li ustadan duo olgan. Ularning
uyiga hurmat bilan munosabat bildirilgan; agar temirchining uyiga zarar yetkazilsa,
avlodlariga qarg‘ish tegadi deb hisoblangan.

12 Typcynos C.H., Ba Gomkanap. Y36eKHCTOHHMHT XaHyOmi Xy Iy/UTapyia HOMOIMIT MaJaHuAT Tapuxu. —b. 20-21

13 Typcynos C., Ba Gouikanap. Y36eKHCTOHIa TOMOHMMHUK HOMJIAP Ba yIApHUHT Tapuxu.-B.220; Ymapos U., PaxmMoHOB
X., Xynoitbepanes O. CypxoH BoxXacH/a STHUK Tapux Ba THOMaJaHHUH >kapaéniap. —b. 196.

1 Xanmypatos 5.P. Tanaup-y4ok Ba y GunaH GOFIHK KyIbTIap TYFpucKia // « Y TMHIITa Ha3apy KypHAIH, -TOMKeHT,
2021 #iun, 4-xwin, 11-con. —C. 95.

15 Dala yozuvlari, Angor tuman markazi, 2021 yil.

259



R Oriental Renaissance: Innovative, (E)ISSN: 2181-1784
O educational, natural and social sciences 6(1), 2026

Research BIB / Index Copernicus WWW.0riens.uz

Shu tariqa, tog® qishloglarida hunarmandchilik marosimlari va kasb pirlariga
bo‘lgan hurmat nafaqat diniy, balki ijtimoiy va madaniy qadriyatlarni ham aks
ettirgan. Ular hunarmandlarning mehnati va obro‘sini himoya qilish, shuningdek, oila
va kasb barakasini saglashda muhim rol o‘ynagan.

Tog* qishloglarida ovchilik o‘ziga xos marosimlar va udumlar bilan bog‘langan.
Ovchilar, mahalliy an’anaga ko‘ra, «mergan» deb atalgan. Merganlikka kirishishdan
oldin qishlogning eng bilimli imomidan risola olish majburiy bo‘lgan; shunda
ovlangan hayvon halol hisoblangan. Ov oxirida otilgan o‘lja mergan va unga yordam
bergan shaxslar o‘rtasida teng tagsimlangan.

Qishloglar o‘rtasida ov qilish qoidalari ham farq qilgan. Masalan, Hatak
guruhiga kiruvchi gishloglarda jayra makruh hisoblanib, unga ov gilinmagan.
Tog‘ning boshqa qishloglarida esa jayra ovlangan. To‘ng‘iz esa dastlab harom
hisoblangan, ammo XX asr o‘rtalaridan merganlar tomonidan ovlanishga ruxsat
berilgan.

Ovchilarning piri sifatida Pahlavon Ahmad Zamshiy e’zozlangan. Aytishlaricha,
u kishi o‘qqa «zam» o‘qib keyin hayvonlarni otar ekan. O‘qilgan zam buyruqqa
binoan albatta nishonga tegar ekan.

Merganlar odatda mingta hayvon ovlashga ruxsat olgan. Agar ovlangan
minginchi hayvon «o‘mma turish» holatiga duch kelsa — shohi yerga, tuyoqlari to‘rt
oyoqda tik turadigan bo‘lsa — ovchi qurol va kiyimlarini hayvonning oldiga tashlab
ketgan va hayvonni o°‘sha yerda qoldirgan. Bu goidaga rioya gilinmasa, ovning zararli
bo‘lishi mumkin deb hisoblangan?®,

Tog* qishloglarida targalgan udumga ko‘ra, aholi, chorva va dehqonchilikka
ziyon Kkeltiradigan hayvonlarni ovlaganligi uchun merganlarga katta mukofotlar
berilgan.

Shu tariga, tog‘ qishloglarida ovchilik va merganlik udumlari mahalliy
e’tigodlar, diniy amaliyotlar va ijtimoiy tartib bilan chambarchas bog‘langan bo‘lib,
ovchilar jamiyatdagi baraka, himoya va mukofot tizimining ajralmas gismi sifatida
garalgan.

XX asr o‘rtalariga gadar tog‘ hududlarida yashovchi aholi turmush tarzi
jihatidan yarim o‘troq, yarim ko‘chmanchi bo‘lib, mavsumga qarab harakat qilgan.
Ko‘klam faslida yaylovlarga chiqish, kuzda esa qishloglarga qaytish an’anaga
aylangan bo‘lib, chorvachilik faoliyati ham shu tartib asosida olib borilgan.
Ko‘chishdan oldin esa albatta «kunni o‘nglash» marosimi bajarilgan.

Qishloglarda qulay kunlarni belgilab beruvchi mahalliy munajjimlar faoliyat
yuritgan. Ular yulduzlar holatiga qarab safar, ko‘chish, to‘y yoki boshqa ishlar uchun

%8 Dala yozuvlari, Sherobod tumani, Kampirtepa gishlog‘i, 2022 yil.

260



R Oriental Renaissance: Innovative, (E)ISSN: 2181-1784
O educational, natural and social sciences 6(1), 2026

Research BIB / Index Copernicus WWW.0riens.uz

munosib vaqtni aniqlab berganlar. Yulduzning joylashuvini belgilash oson bo‘lmagan,
chunki uni bevosita ko‘z bilan ko‘rish imkoni mavjud emas edi. Shu bois yulduz
holati oyning chiqish tartibiga asoslanib hisoblangan.

H. Rahmonova qayd etgan taqvim «Zuhal yulduzi» nomi bilan mashhur bo‘lib,
u inson taqdiri bilan bog‘liq deb tasavvur qilingan. Yulduz oyini hisoblashda 24
kunlik aylanish tizimi qo‘llanilgan. Yangi oyning uch kunlik ko‘rinishiga qarab
oyning birinchi kuni belgilangan. Masalan, oy chorshanba kuni ko‘rinsa, oyning
boshi dushanba deb hisoblangan. Shu asosda oy kunlari davom ettirilgan.

Yulduz har sakkiz kunda bir tomonni aylanib chiqgib, oy davomida uch marta
harakat gilgan. Kunlarga garab yulduz sharg, janubi-sharg, janub, janubi-g‘arb, g‘arb,
shimoli-g‘arb, shimol va shimoli-sharq yo‘nalishlarida bo‘ladi deb tasavvur qilingan.
9, 19, 29 kunlari yulduz «yerday, 10, 20, 30 kunlari esa «osmonda» deb hisoblangan.
Ana shu olti kun safar va ko‘chish uchun eng qulay deb qaralgan.

E’tigodga ko‘ra, odamlar yulduz turgan tomonga garshi yurmasdan, aksincha,
unga orqa tomondan harakat qilishlari lozim bo‘lgan. Masalan, janubga yo°‘l
olmoqchi bo‘lgan shaxs yulduzning shimol tomonda bo‘lishini kutgan. Yulduzga
qarab amal qilish ishning barorli bo‘lishini ta’minlaydi, deb ishonilgan.

Yulduzni tekshirish uchun maxsus amal ham bajarilgan: Kishi yuzini boradigan
tomonga qaratgan holda qo‘llarini ko‘tarib, tanasini qimirlatmay ko‘zi bilan o‘ng
yoki chap tomonga garagan. Agar qo‘l orqasi ko‘rinmasa, yo‘l to‘g‘ri hisoblangan.
Aks holda safar goldirilgan.

Agar yulduz kuni mos kelmasa, ko‘chuvchi shaxs boradigan joyiga ramziy soliq
sifatida uy-jihozlaridan biror buyum qoldirib ketgan. Shundan so‘ng yulduz kuni
to‘g‘ri kelmasa ham, ko‘chish mumkin deb qaralgan.

Q. Hasanovdan yozib olingan mahalliy taqvim tizimi xalq orasida «tug‘ol» nomi
bilan ma’lum. Ushbu kalendar tog® aholisining osmon jismlariga tayanilgan vaqt
hisoblash tajribasini ifodalaydi. «Tug‘ol» kalendarida Ulkar (Hulkar), Tarozi,
Jargiroq va Qambar kabi burjlar asosiy mezon sifatida gabul gilingan.

Qambar burji tashqi ko‘rinishi jihatidan chayonga o‘xshash deb tasvirlanadi va
yil davomida osmonda saglanib turadi, deb garaladi. Ulkar burji esa 21 iyundan 21
iyulgacha ko‘rinib, to‘qqizta yulduzlar turkumidan iborat ekani gayd etiladi. Tarozi
burji osmondagi tarozi shakliga o‘xshatilib, uchta yulduzdan tashkil topgan hamda 21
iyuldan 21 avgustga gadar namoyon bo‘ladi. Jarqiroq esa yagona yorqin yulduz
bo‘lib, 21 avgustdan 21 sentabrgacha osmonda kuzatiladi.

Mazkur tagvimda Qambar burji bilan oyning bir-biriga yaginlashish holati
«tug‘ol» deb ataladi. Bu jarayon har oy takrorlanib, o‘rtacha 2,5-3 kun davom etadi.

261



R Oriental Renaissance: Innovative, (E)ISSN: 2181-1784
O educational, natural and social sciences 6(1), 2026

Research BIB / Index Copernicus WWW.0riens.uz

E’tigodga ko‘ra, «tug‘ol» yil davomida ma’lum tartibda siljib boradi va har oyda ikki
kunga oldinlashadi.

Manbalarga ko‘ra, tug‘ol yanvar oyida 23 sanadan boshlanib, keyingi oylarda
quyidagicha gisgarib boradi: fevralda - 21, martda - 19, aprelda - 17, mayda - 15,
Ilyunda - 13, iyulda - 11, avgustda - 9, sentabrda - 7, oktabrda - 5, noyabrda - 3 va
dekabrda - 1 sanalariga to‘g‘ri keladi.

Dekabr oyida tug‘ol kirishi bilan qishki «to‘qson» boshlanadi. Bu kun mahalliy
atama bilan «ko‘rtug‘al» deb nomlanadi va yilning eng sovuq mavsumi
boshlanishining ramziy belgisi sifatida gabul gilingan.

Shunday qilib, «tug‘ol» kalendari tog‘ aholisining tabiat va osmon hodisalarini
kuzatishga asoslangan an’anaviy vaqt hisoblash tizimini aks ettiradi. U nafaqat
mavsumlarni belgilash, balki xo‘jalik ishlari va kundalik hayotni tartibga solishda
ham muhim amaliy ahamiyatga ega bo‘lgan.

Yuqorida keltirilgan jadval asosida ayrim kunlarda muayyan tomonlarga
ko‘chish yoki yo‘lga chiqish ma’qul hisoblanmagan. Faqat o‘ninchi kuni safar
gilishga ruxsat berilgan. Mahalliy taqvim tizimi oyning chiqgishi bilan boshlanib,
harakat yo‘nalishi oy holatiga muvofiq belgilab olingan. Agar aholi biron manzilga
borishi lozim bo‘lsa, to‘g‘ridan-to‘g‘ri emas, balki boshga tomondan aylanib o‘tib,
belgilangan joyga yetib borish usuli qo‘llangan.

Shuningdek, «tug‘ol» kunlarida ko‘chish, kelin olish yoki yirik tadbirlar
o‘tkazish man etilgan. Chunki e’tiqodga ko‘ra, tug‘ol davri xavfli bo‘lib, u yashin
kabi tez va kutilmagan oqibatlarga sabab bo‘lishi mumkin, deb qaralgan.

XULOSA (CONCLUSION)

Ko‘hitangtog* qishloglari aholisining an’anaviy xo‘jalik marosimlari tabiat,
mehnat va diniy-e’tiqodiy qarashlar uyg‘unligida shakllangan. Dehqonchilik,
chorvachilik, hunarmandchilik va ovchilik bilan bog‘liq udumlar aholining turmush
tarzida muhim o‘rin egallab, ishni barakali boshlash, ofatlardan saqlanish va rizg-
ro‘zning ziyoda bo‘lishini ta’minlash maqgsadini ko‘zlagan. Risola olish, pirlarga
e’tiqod qilish, ziyoratgohlarda marosimlar o‘tkazish kabi amallar xalq
dunyoqarashida mehnatni ma’naviy asoslar bilan bog‘lashga xizmat qilgan.

Shuningdek, kunni o‘nglash va yulduz kalendarlariga tayanish amaliyoti
aholining hayotiy qarorlarida muhim mezon bo‘lib, ko‘chish, safar yoki xo‘jalik
ishlarini boshlashda yo‘nalish bergan. Garchi zamonaviy hayot sharoitida ayrim urf-
odatlar o‘zgargan bo‘lsa-da, ularning asosiy mazmuni - tabiat bilan uyg‘un yashash,
mehnatga ehtirom va ma’naviy barqarorlikni saqlash g‘oyasi bugungi kunga gadar
Ko‘hitangtog* qishloglari turmushida muayyan darajada davom etmoqda.

262



ER Oriental Renaissance: Innovative, (E)ISSN: 2181-1784
O ] educational, natural and social sciences 6(1), 2026

| Research BIB / Index Copernicus WWW.0riens.uz

ADABIYOTLAR RO*‘YXATI (REFERENCES)
1. PaxumoB M.P. 3emnegenue TamkukoB OacceiiHa p. XUWHIoy B
JOPEBOJIIOIIMOHHBIN Tiepuoa. —CtanuHadan, 1957. —C. 181-183.
2. T'ynsmos S.I'. cTtopust opormieHuss Xope3Mma ¢ IPEeBHEHIITUX BPEMEH 0 HaIIMX
nHen. —Tamxkent, 1957. —C. 12.
3. Ashirov A. O‘zbek xalqgining gadimiy e’tiqod va marosimlari. — Toshkent:
Alisher Navoiy nomidagi O‘zbekiston Milliy kutubxonasi, 2007. —B. 276.
4. Typcynos C., TTapmaes T., TypcymoBa H., MyprasoeB b. VY3Gekucronma
O0aXIIMYWINK CAHBATUHUHT IIAKJUIAHUIIN Ba TapaKKUETH Tapuxu. TomkeHt, 2015. —
b.314.
5.  Typcynos C.H., [lapnaes T.P., Typcynos A.C., Toraesa M.P. V36eKnCTOHHUHT
XKaHyOuid XyJIyajnapuaa HOMOAJWA MaJaHuAT Tapuxu. —TomkeHT: Myxappup, 2012.
-b. 200.
6. TypcynoB C.H., Ba Gomkamap. Y30eKHCTOHHHHI >XKaHYOWil XyIy[Iapuia
HOMO/JIJIMM MaJIaHUsAT Tapuxu.— [ omkeHt: Myxappup, 2012. —b. 200.
7. TypcyHos C., Ba Gomkanap. Y30eKHCTOHIA TOMOHMMHK HOMJIAp Ba YJIApHHUHT
tapuxu.-b.220.
8. Fayzullayeva M. O‘zbek milliy taomlari va tanovul madaniyati. —Toshkent:
Tafakkur avlodi, 2021. —B.295.
9. Vwmapos U., PaxmonoB X., Xynoioepaues 3. CypXxoH BoXacHaa STHUK Tapux Ba
ATHOMaJaHui xkapaéunap. —b. 196.

263



